Réflexion sur le respect de soi en milieu congolais
Olivier Kahola Tabu

Professeur Associé a I’'Université de Lubumbashi
Département de Sociologie et Anthropologie

Introduction

Cette réflexion est centrée sur les contours du concept « respect ». C’est quoi le
respect ? Dans les interactions quotidiennes, chacun voudrait qu’il soit respecté.
Cependant, il s’observe dans le vécu, qu’il y a des relations qui ne peuvent étre permutés
sans que leur nature n’en soit modifiée disait Nathalie Zaccai-Reyners. La pertinence et
la complexité du concept respect dans ces figures nous a motivé a la suite de I’ouvrage de
Richard Sennett intitulé Respect: De la dignité de I’homme dans un monde d’inégalité,
d’appréhender le respect de soi et le respect mutuel tel que vécus et per¢us par ceux qui se
sentent marginalisés dans ce monde emprunt aux inégalités sociales.

Dans notre société, le respect (Heshima) s’affirme aujourd’hui comme un
sentiment et une exigence. Sentiment dans ce sens que tout homme quelle que soit sa
position sociale, a une estime de soi, un respect de soi a sauvegarder. Personne ne
souhaiterait étre humiliée, méprisée quelle que soit sa position sociale. De ce fait, le
respect s’affirme également comme une exigence parce que la valeur humaine se
revendique et ne se négocie pas. Sous n’importe quelle motivation, on doit se montrer
respectueux envers les autres. Aucune personne ne voudrait pas sous prétexte qu’elle est
pauvre, qu’elle soit méprisée ou humiliée. De méme, un riche souhaiterait que la
révérence ne lui soit faite de toute personne a cause de son statut socioéconomique. Que
n’entendons-nous dans les interactions sociales ? Une petite altercation avec quelqu’un,
spontanément, il réagit unayuwa niveau yangu (connaissez-vous mon nom ?). Une maniere
de se valoriser, et de ce fait, se faire respecter. Ainsi, le respect est cette capacité de
reconnaitre en ’autre, quelle que soit sa position sociale, d’abord son humanité. De cette
maniere, on ne le méprisera pas et on le traitera avec dignité. Bref, le respect da a I’étre
humain est mis en avant comme " la valeur essentielle de la socialité, de la moralité et de
la civilité". Besnier note a ce propos que " le respect agit comme une espece
d’anxiolytique : imposant la distance et assurant 1’identité, il structure le monde en une
intersubjectivité bien réglée" (Besnier, 2002 : 20). Mais, derriere cette apparence
normative, il s’observe des frontieres qui font que certaines personnes ne profitent pas du
respect et le voient bafouer.

Dans le cadre de cette réflexion, notre argumentation gravitera autour de trois
points, hormis I'introduction et la conclusion. Le premier point présente brievement
I’auteur qui a inspiré cette réflexion, fait une approche définitionnelle du respect et des
inégalités de talent qui affecte le respect, le second aborde les ambivalences entre respect
et travail et le troisiéme, enfin, traite du respect en rapport avec les institutions sociales.

Une réalité se congoit mieux quand elle est inscrite dans un cadre précis. Cuche note
a propos que: " la recherche scientifique n’est jamais totalement indépendante du
contexte dans lequel elle est produite " (Cuche, 2001 :30). Effectivement, le respect est



vécu différemment selon le contexte. Dans une société comme la nbtre ou la précarité
économique est galopante, la clochardisation des employés, 1'effritement du salariat au
profit de la débrouillardise qui prend le dessus, comment le respect est-il vécu? Un
Lushois en quéte de quoi mettre sous la dent, peut-il tenir a sa respectabilité ? Va-t-elle la
sacrifier au profit de sa survie? Voila des questions qui nous semble important de
contextualiser d’une part, notre auteur pour comprendre la pertinence de sa réflexion, et
d’autre part, approcher les inégalités qui entament le respect de soi.

Respect face aux barrieres de classe

1.1.1 Conception du respect

Richard Sennett est cet américain blanc qui a passé une partie de son enfance a
Cabrini Green, une cité de Chicago. Il a été marqué par cette cité qui fut un ghetto de
Chicago ou vivait en majorité la population noire parsemée d’une population blanche
pauvre.

Ayant quitté Cabrini Green apres la guerre de verre qui avait opposé les enfants
des blancs a ceux des noirs, Richard Sennett a continué a entretenir des liens avec son
quartier d’origine. Ce rapport constant qu’il a entretenu avec cette cité I’a poussé a
réfléchir profondément sur le respect. Pour Richard Sennett a quelles conditions le
respect, a commencer par le respect de soi, peut-il subsister dans une société fondée sur
I’égalité des talents mais ou les inégalités s’accroissent ? Ainsi cerne-t-il trois facteurs qui
sapent le respect: l'inégalité des talents, la dépendance des adultes et les formes
dégradantes de compassion.

Cherchant a définir le concept respect, Richard Sennett part des différents aspects
de respect pour le définir (prestige, statut, dignité, honneur, reconnaissance, etc.) et
constate que ce que le respect lui-méme signifie est socialement et psychologiquement
complexe (Sennett, 2003 : 74). Cette définition est loin de réunir 'unanimité des auteurs.
Il est dans ce cas intéressant de scruter les définitions que les autres auteurs donnent a ce
concept. Murdoch souligne que " le respect est un concept discret, distant, ambigu. Il
s’apparente a ’estime, la considération, la déférence. Le respect s’adresse aux droits,
mais aussi aux personnes, aux animaux, aux choses, a la nature, aux idées, a l'art, a ce
qui est bon, ce qui est saint, etc. " (Murdoch, 2002 :10-11). Pierre Dupuis met 1’accent sur
le caractére indissociable entre respect et reconnaissance de la dignité de I’humanité
reconnue en tout homme (Dupuis, 2005). Le respect c’est 'expérience marquée par la
relation a autrui. " Déclinée sous différentes formes : déférence, honneur, dignité, réserve,
tenue, considération — elle se meut entre I'’estime de soi, le souci de I'autre et la
reconnaissance mutuelle "'. Le respect c’est aussi l’expression par excellence du
comportement moral, et pas seulement éthique, celui par lequel I’étre humain exerce sur
lui-méme un contrdle et reconnait une limite infranchissable : que ce soit le visage de
I’autre, comme pour Levinas, ou ma propre dignité ou encore la vérité sans laquelle il
n’est plus de lien entre les étres humains. Le respect est retenue, suspension de 1’acte
insolent ou blasphématoire, violent ou plus subtilement destructeur (Audard, 2002 :14).

1 Zaccai-Reyners, papier présenté en guise d’introduction sur I'ouverture de 1’enquéte sur les figures
contemporaines du respect. ULB, 2005-2006.



Par ces définitions, le respect est une notion qui évoque la considération de I’autre
avec toute sa dignité humaine et de soi-méme comme étant digne en tant qu’homme. Vu
la complexité du concept respect, nous ne pouvons I’aborder sous tous les sens. Nous
nous arréterons sur la définition donnée par Zaccai-Reyners qui est englobalisante. Notre
analyse tournera autour de la conception du respect de soi qui fera intervenir aussi le
respect mutuel.

John Rawls ne fait-il pas du respect de soi-méme, le premier des primary goods?
(Rawls, 1988 : 270). Selon le méme auteur, le respect de soi-méme peut étre défini selon
deux aspects. Premierement, il comporte le sens qu'un individu a de sa propre valeur, la
conviction profonde qu’il a de sa conception du bien, son projet de vie vaut la peine
d’étre réalisés. Deuxiemement, le respect de soi-méme implique la confiance en sa propre
capacité a réaliser ses intentions, dans la limite de ses moyens (Rawls, 1987 : 479 ; 480).

Comment se vit alors le respect de soi par ceux qui sont frappés par les inégalités
sociales. Et face a ces inégalités comment le respect leur est-il rendu ?

1.1.2 Inégalités de talent et respect de soi

Nous vivons dans un monde ou chaque individu a ses atouts. Ces atouts
développés peuvent donner la chance a I'individu de réussir dans sa vie et de ce fait
d’acqueérir du respect vis-a-vis de sa communauté mais aussi d’avoir du respect envers soi
méme.

Pour permettre d’ouvrir les horizons a tous, la formule de la carriere ouverte au
talent (Sennett, 2003) a été lancée. Cette devise s’opposerait a une restriction des
privileges par la naissance et permettrait l'accession des individus jugés comme étant les
meilleurs aux postes de responsabilité. John Rawls (1987 : 103) ajoute " a la condition
d’ouverture des carrieres aux talents, une condition supplémentaire : le principe de la
juste (fair) égalité des chances. L’idée ici est que les positions ne doivent pas seulement
étre ouvertes a tous en un sens formel, mais que tous devraient avoir une chance
équitable (fair) d’y parvenir (...) nous pourrions dire que ceux qui ont des capacités et des
talents semblables devraient avoir des chances semblables dans la vie ". Or tous n’arrivent
pas a développer leurs dons ou talents. D’une part, les conditions sociales ne leur
permettent pas de se faire valoir, et d’autre part, la collectivit¢é ne leur donne pas
I’occasion d’exprimer leurs talents dans d’autres domaines de la vie sociale. Richard
Sennett note a ce propos " il faudrait voir dans le talent un genre de différence parmi bien
d’autres, chacun étant doué a sa facon " (Sennett, 2003 : 81).

Cette inégalité de talent s’observe de maniere distincte dans la vie quotidienne.
Elle se fait ressentir dans différents domaines de la vie, notamment : I’éducation et
I’emploi. Prenons un enfant qui serait considéré comme moins intelligent a ’école, et
par conséquent, a qui on dirait qu’il n’a pas de talent, peut se révolter. Cet enfant que
I’école affirme nul, peut déclarer la guerre aux professeurs et parfois méme au systeme.
Pour cet enfant, une remarque blessante que lui adresserait le professeur constituerait
pour lui comme un manque de respect a son égard. Cet éleve en échec développe une
amertume et du ressentiment contre 1'école parce qu'aux yeux de tous, il a moins de
mérite, de courage, de talent, d'intelligence que tous les autres qui ont su réussir. Obligé
de reconnaitre sa défaite, écrasé par son indignité, il développera une agressivité. Cette
extériorisation du manque de respect est appelée par Dubet la révolte des vaincus.

3



(Fournier, 2004). " Quand 1’éleve échoue, il perd toute estime de lui-méme et il peut
essayer de sauver la face en agressant les professeurs " (Dubet, 2002 : 165). Pour les
enfants qui se retrouvent dans cette situation, ils peuvent s’en prendre méme a ceux qui
sont clamés comme étant des élites.

Rawls affirme "quelqu'un qui a confiance en lui-méme n’a pas de réticence a
apprécier les autres. Si ’on résume ces remarques, on pourra dire que la condition pour
que les individus se respectent eux-mémes et les uns envers les autres est que leurs projets
communs soient a la fois rationnels et complémentaires : invitant au développement des
dons de chacun, ils suscitent en chacun un sentiment de maitrise et forment, d’autre part,
ensemble un systeme d’activités que tous peuvent apprécier et trouver agréables " (Rawls,
1987 : 481).

Les enfants issus des milieux défavorisés se voient parfois contraints de cacher
leur talent et évitent de I’étaler. Paul Willis, cité par Sennett (2003 : 112), dans son
ouvrage Learning to labor a montré que les jeunes gens issus de la classe ouvriere freinaient
de leur propre gré leur progres scolaire par crainte de couper les ponts avec leurs amis et
leurs communautés s’ils allaient trop loin. Sennett en menant ses interviews a Boston
pour des hiddens injuries of class a fait le méme constat. Dans ce dernier cas, les parents
de ces enfants manifestaient la peur de voir leurs enfants connaitre une mobilité. Pour
eux cette mobilité aurait des risques d’éloigner non seulement leurs enfants, mais de faire
naitre en eux un sentiment de honte envers leur communauté.

A Lubumbashi, il s’observe une mobilité sociale. Les castes ne sont pas toujours
figées. Un enfant d’'un pauvre, par sa volonté peut percer jusque dans la classe
bourgeoise. La théorie de la reproduction ne s’applique toujours pas. L’un des extraits de
la star congolaise de la musique congolaise « papa Wemba » le dit clairement « shege,
chance eloko pamba » (enfant de la rue, la chance n’est rien) pour dire que ’émergence
ne dépend pas totalement de la personne plutdt de Dieu. En Swahili, on I’exprime encore
mieux maisha ni ya mungu (la vie appartient a Dieu). Cela sous-entend qu’une personne
méprisée aujourd’hui, pourrait devenir une personne respectable, étant donné que c’est
Dieu qui éleve et abaisse. Nous sommes dans un registre diamétralement opposé des
sociétés occidentales. Pour celles-ci, le destin semble étre scellé pour les pauvres alors
qu’a Lubumbashi, la mobilité sociale inverserait les postures sociales.

La chanson congolaise profane et religieuse souligne cette flexibilité. Aussi, on a
vu des dignitaires sous les régimes passés devenir presque de va-nu-pieds a la suite de
beaucoup d’événements dans leur vie.

Toutefois, les talentueux qui parviennent a émerger sont engagés dans les
institutions ou ils font prévaloir leurs dons et jouissent du respect de la communauté et
voient leur respect de soi étre valorisé. Dés fois, arrivés a la fin des carriéres, certains ne
jouissant plus de certains privileges qui leur étaient accordés, rallient cela au manque de
respect. Le cas de Zidane® est révélateur. Alors qu’il voulait assister a un match de
football au Parc des Princes en hommage aux champions de France de 1998 et 2000, il
pensait jouir des mémes considérations que quand il était joueur. Arrivé a la porte

\

d’entrée, le ticket lui était demandé sans que le contrbleur ne fasse attention a sa

2 La déclaration a été faite aprés la cérémonie en hommage aux champions de ’équipe nationale de France
football de 98 et 2000. Cfr. Emission télévisée téléfoot/TF1 du 11 février 2007 a 10 heures 45.



personne. Interviewé par les journalistes, il s’est dit profondément choqué parce qu’on lui
a manqué le respect.

Ce respect évoqué par Zidane ne renverrait-il pas au respect de soi? Se croyant
différent des autres par son talent, il pensait bénéficier des privileges dans le traitement
par rapport aux autres supporters venus au stade. Le fait qu’il a été traité comme les
autres supporters, Zidane s’est senti diminué dans son respect de soi.

Nous tournant vers les désavantagés, le respect de soi est per¢u autrement. Pour
celui qui n’a pas eu la chance d’exprimer son talent dans un domaine quelconque et pour
celui qui a été freiné a faire valoir son talent suite aux conditions sociales de la famille, il
se crée un frein dans la vie active. L’ascension de ces individus dépendra de leur capacité
de se démarquer des autres, de prouver leur compétence et leur talent dans le métier. Or
la société ne leur ayant pas accordé cette chance d’exposer ou de mdrir leur talent,
restreint leur insertion dans la collectivité. Ce qui limitera leur place ou leur statut dans la
vie active et il leur sera alors difficile d’espérer gravir les échelons afin d’améliorer leurs
conditions.

Cette primauté des talents engendre des inadaptés, non pas qu’ils sont incapables
d’entreprendre une action, mais parce que la société¢ ne leur donne pas l’occasion
d’exprimer leurs talents dans d’autres domaines de la vie sociale. Il est vrai que 1'individu
peut offrir a la société un autre savoir-faire qui puisse le valoriser socialement. Cette
conversion n’est pas aussi facile qu’on le pense. Que ne voyons-nous pas dans la société,
des parents qui ont investis dans la scolarité de leurs enfants sont désillusionnés par la vie
active. Des lors, la personne est censée ignorer son diplome pour s’adapter a la vie. Un
dipldmé en médecine qui devient cambiste (changeur de monnaie) ou un diplomé en
sciences économiques qui assure les services de gardiennage. Ces inversions sont
douloureuses, et ceux qui le font, c’est en sapant leur estime de soi. L’expression Luba
Kasai en dit long falanse ki nfulanga to (parler francais ne procure pas de l’argent).
Confronter aux réalités pratiques de la vie, les individus développent leur savoir-faire
pour s’adapter a la dynamique vitale. Pouvons-nous dans ce cas prétendre qu’il y a
valorisation de talent ? Sans plonger dans le jugement des valeurs, nous en doutons. Peut-
étre les talents tribaux et partisans.

Une société ou certains talents sont favorisés par rapport aux autres ne limite-t-elle
pas les gens d’accéder au travail?

Travail, respect de soi et respect envers les autres

Le travail est une libération pour '’homme qui marque son indépendance dans la
vie quotidienne. " Le travail est aussi I’engagement d’un sujet dans une activité qui lui
apporte des satisfactions intrinseques, du plaisir, du bonheur, un sentiment
d’épanouissement et de liberté ; a ’'opposé, il lui donne le sentiment d’étre aliéné, détruit,
usé méme quand il est bien payé et occupe une position considérée comme convenable "
(Dubet, 2006 : 129).

Il est vrai que la société contemporaine, compte tenu des enjeux technologiques,
économiques, sociaux et environnementaux valorise la spécialit¢é du métier. Et cette
spécialité se cristallise dans le talent avec lequel chaque personne travaille, la maniére



dont il se distingue des autres. Paul Ricceur note " ce qui mérite estime et respect, ce sont
donc des capacités et des potentialités " (Ricceur, 2002 : 99).

Ainsi donc, ceux qui, lors de leurs parcours, n’ont pas eu les chances d’acquérir de
la culture et des compétences techniques sont privés d’'un bon travail ou alors ne
parviennent pas a se faire embaucher. Cette situation affecte leur respect de soi et de ce
fait, il voit le respect leur accordé par la communauté diminuer. A ce manque de talent
qui constitue un frein dans la vie active, il s’y ajoute le probleme de licenciement qui se
vit dans certaines sociétés.

Richard Sennett affirme " dans un contexte ou l'essor du capitalisme industriel

renforce les valeurs libérales, les ouvriers se trouvent de plus en plus dépossédés de

leur travail sous I'effet de la rationalisation du travail. Or, le travail devient la
source la plus importante du respect mutuel et du respect de soi. L’adulte que

respectait le libéralisme était celui qui travaillait " (Sennett, 2003 : 124).

2.1 Respect et déprofessionnalisation

La société contemporaine présente a ce niveau une image ambivalente. Elle tient
au respect qui devient une valeur intrinseque dans les interactions avec autrui, et en
méme temps, elle érige des mécanismes qui dépouillent ’homme de son travail. Cette
contradiction ne produit-elle pas une société ou le respect est un vain mot ? Michel
Collon constate :

"la mondialisation est basée sur la propriété privée des richesses économiques et sur la loi
du profit maximum, il en découle que chaque multinationale est obligée, si elle veut
survivre d’éliminer des concurrents. C’est en cela que ’on devient le plus fort. Et cette loi
veut que 'entrepreneur qui a le plus d’ouvriers les licencie. En dépossédant les ouvriers de
leur travail ou en faisant faire le méme travail par moins d’ouvriers. Cet entrepreneur 1a,
gagne la guerre économique, il est alors un bon capitaliste car son action grimpe" (Collon,
2005 : 13-14).

Cette réalité souleve une série des questions: quelle est la place que la société
moderne accorde au respect de la dignité humaine face a ’accroissement des chOmeurs,
des licenciés, des démunis, etc. ? Face a toutes ces réalités qui ravagent notre société, la
notion de respect ne se noie t-elle pas dans des abstractions que les plus forts essaient
d’objectiver tout en abusant selon leurs intéréts ?

Les entreprises qui délocalisent, n’interpellent-elles pas sur le droit au travail ?
Comment envisagez le respect par le travail pendant que les entreprises ferment pour
leurs intéréts économiques ? Les événements récents sur les licenciements des travailleurs
de la Gécamines communément appelés « Départs volontaires ou ODV » suscitent une
réflexion. Dépouillés, affamés, impayés pendant plusieurs mois, I’employeur mijote un
plan de départ volontaire du travail. Comment un homme affamé peut-il réfléchir sur son
devenir ? Devant l'alternative « souffrance et argent », le travailleur Gécamines devrait
opérer un choix. Bon nombre a opté pour un départ alors que c’était un licenciement
massif. Un salarié avait déclaré : je suis désemparé car je ne sais que deviendra ma vie et celle de
ma famille demain. C’est avec amertume que je vis cette situation dans I'impuissance absolue.



C’est de son travail que ce salarié licencié, pouvait organiser sa vie et se sentir
maitre de son avenir. Dépouillé de son travail, il est privé de ce que Maurice Blanchot
appelle le pouvoir de dire je. Il n’existe plus dans son identité personnelle car la perte de
I’emploi est une déchéance non seulement familiale mais sociale. Le salarié se retrouve
hors du monde et doit vivre sans horizon prometteur (Blanchot, 1986 : 193). Quelle
perspective doit-il avoir ? Parce qu’aujourd’hui le travail est indissociable de la précarité
et de la flexibilité.

Il n’est secret pour personne que les agents de la Gécamines n’ont plus le prestige
social qui était les leur. Quand cette entreprise de 1’Etat était pourvoyeuse principale de
I’économie du pays, les différentes activités commerciales étaient corrélativement liées a
la paie des agents Gécamines. On ne les refusait presque pas un crédit. Ils étaient les
meilleurs clients. Chaque quinzaine du mois, le entre ville était en ébullition. Les agents
Gécamines investissaient les magasins. Actuellement, le prestige social et le respect qui
leur étaient accordés ne relevent que de la nostalgie. Personne ne pouvait penser qu’un
jour, la grande entreprise s’écroulerait et que ses agents seraient clochardisés. Plusieurs
solutions furent tentées pour redynamiser les activités de la Gécamines, c’était sans
succes, jusqu’au jour ou I’option de remercier les agents fut optée. Affamés, clochardisés,
mendiants, quelques agents s’étaient engagés dans le programme des départs volontaires
avec l'espoir que I'argent de leur indemnité leur permettrait de se convertir autrement
dans la vie. C’était sans compter avec les impondérables de la vie. Pour plusieurs, les
activités génératrices dans lesquelles ils s’étaient lancés n’avaient pas regu, tout en
perdant leur capital. Une situation qui les avait davantage plongés dans la précarité avec
ces corollaires de méfaits : I'irrespect. Personne ne pouvait leur faire confiance. Quand
ces ex-travailleurs sollicitaient un crédit, on n’hésitait pas de leur demander avec quoi il
rembourserait étant donné qu’ils n’ont plus de travail.

Dans ces conditions, "la personne s’estime méprisée, abandonnée de tous ; elle
développe un sentiment de culpabilité. Ayant perdue ses reperes extérieurs il n’existe plus
en tant qu’étre humain ; hors de la fonction qu’elle occupait dans son monde, elle n’est
plus rien. C’est son adhésion aux valeurs du groupe qui lui tenait lieu de conscience de
so1, constituait son ego, la base du respect que les autres lui portaient, et, par conséquent,
qu’elle se portait elle-méme" (Goldmann, 2002 : 43).

Dubet souligne a ce propos que la fin du travail n’a guere résisté au chomage de
masse. Et que pour beaucoup d’entre nous le travail est préférable au chdmage, méme s’il
n’est pas forcement économiquement rentable. Ainsi, on est obligé de travailler pour vivre,
sinon on est moins rien (Dubet, 2006 : 131-134). Parfois, nous nous posons la question de
savoir : pourquoi les gens continuent-ils a prester alors qu’ils sont impayés pendant
plusieurs mois (SNCC, SODIMICOQO) ? Pourquoi ne démissionnent-ils ? Nous comprenons
que le revenu que rapporte le travail n’est pas si valorisant que le statut d’employé. Le fait
de se savoir qu’on est travail, s’adoucit les frustrations par le fait que psychologiquement,
la personne se considere comme important dans la communauté. L’espoir faisant vivre, il
croit toujours en I’amélioration des conditions salariales et de sa vie. De méme, dans les
interactions sociales, la personne conserve 1’estime de soi. Que n’entendons-nous pas ?
Mieux vaut un salaire modique que d’étre chOmeur. En définitive, le travail valorise
I’homme et impose un respect pour sa personne.

La situation dans laquelle se retrouve ceux qui perdent leur emploi s’assimilerait a
celle des marginaux vivant sans travail. Annie Goldmann (2002) fait remarquer que



I'individu intégré peut se trouver conforté par les formes sociales de la reconnaissance
telles que réussite professionnelle, notoriété ou tout simplement insertion dans le tissu
social. Et ces marques extérieures de considération ou d’intérét le rassurent sur son
identité. Par contre, tel n’est pas le cas pour le marginal pour qui ces signes extérieurs
n’existent pas. Ce dernier vit en dehors des structures sociales qui sont le travail, la famille,
le couple, le domicile, etc. Vivre en dehors de tout cela, ce n’est pas existé dans et pour le
monde.

C’est pour dire que dans notre société, le travail devient le symbole de respect et
de considération sociale. Mais ceci ne fait pas oublier qu’il y a aussi des catégories de
travail mal connoté, le travail qui au lieu de libérer ’homme, 1’asservit et I’aliene. Si le
travail est plus mis en exergue comme facteur d’indépendance et de respect, il s’observe
malheureusement que le travail tend a devenir un bien qui n’est pas toujours accessible a
tout le monde.

Sans travail, I'homme est fragile, c’est le travail qui engendre des attentes pour la
personne qui preste. Et lorsque la personne répond selon son rang a ses attentes, elle est
respectée et se respecte parce qu’elle n’est plus une charge pour la société mais plutét un
partenaire. Quand les liens qui se tissent sont de partenariat, il y a respect mutuel. Mais
lorsqu’une partie dépend sans contre partie, la honte de la dépendance émerge et cede
place a l'irrespect et a l'indignité. Or, l'irrespect entame l'estime de soi et expose
publiquement I'incapacité d’existence. Nous 1’avons vu avec certains départs volontaires
de la Gécamines. Quelques uns avaient perdu leur autorit¢é maritale dans les
interrelations sociales au sein de la famille. Les enfants prenant de I’ascendance
économique ne respectaient plus leur parent. De méme, certaines épouses méprisaient
leur conjoint en disant wa nini? (que peut-il donner?). La déprofessionnalisation
dépouille I’ex travailleur du pouvoir de s’assumer. Une posture qui engendre ['irrespect.

rn

Vincent de Gaulejac répond qu
celui qui est autonome, qui ne dépend de personne pour vivre fait partie de la communauté

une frontiere s’est instaurée entre la dignité et I'indignité :

sociale. Il est reconnu comme tel et peut s’affirmer comme digne d’appartenir au groupe.
Celui qui est dépendant, qui a besoin de la charité pour vivre, n’est plus un citoyen a part
entiere, il bascule dans I'indignité. Il est donc normal, sinon 1égitime qu’il soit méprisé par
les autres, rejeté, mis au ban de la société" (De Gaulejac, 1996 : 102-103).

Le manque d’autonomie plonge inévitablement la personne dans un réseau de
dépendance. Contrairement a ’autonomie qui incite la personne a se réaliser, a réussir
économiquement et professionnellement. Cette réalisation, fait qu’elle se sente
indépendante, car la réalité socioéconomique passe par une autonomie financiere. A
contrario,

"I’exclusion et la désinsertion sont de plus en plus soumises a des critéres professionnels et
économiques : les inutiles au monde sont ceux qui n’ont aucune autonomie financiére et
sont incapables de subvenir a leurs besoins" (De Gaulejac, 1996 :104).

Ainsi donc le manque de travail arrache aux individus leur autonomie et les pousse a
dépendre des autres ou des institutions.



2.2 Respect et attente institutionnelle

Richard Sennett constate que " dans le canon libéral, I'idée que la dépendance dégrade
procéde d’une certaine conception de I’dge adulte. La dépendance est un état de vie
incomplet : normal chez I’enfant mais anormal chez I’adulte. Aussi les penseurs libéraux
ont estimé que la dépendance vis-a-vis des pouvoirs publics améne les adultes a se
conduire comme des enfants" (Sennett, 2003 : 119).

La dépendance se crée dans un monde ou les individus n’ont pas acces a I’emploi
ou le perdent quand ils en ont. Ce qui dans certains cas contribue a redoubler la précarité.
Cette dépendance devient extréme lorsque 1'on éprouve le sentiment de ne plus pouvoir
prendre en charge sa vie, qu'il s'agisse du travail, de la recherche d'un emploi, du
logement. Pour les «dépossédés», devant ce qu'ils considérent comme un échec personnel,
le seul recours reste 1'assistance, qui accentue la dépendance, et avec elle le sentiment de
honte et d'irrespect conforté par 1'implacabilité et la distance froides des administrations
en charge du probleme. " Il apparait surtout que ’aide sociale s’avere tres difficilement
compatible avec le respect de la vie privée (...) On imagine bien que les personnes qui
sollicitent 1’aide des centres seront le plus souvent amenés, en raison méme de leur
situation de dépendance, a révéler des éléments qui concernent le plus intime de leur
existence (situation d’isolé ou de cohabitant par exemple, problemes de santé...) (Ost,
1988 : 269)

Pour les assistés, la dépendance devient honteuse lorsqu’elle désagrege, humilie,
méprise tout en s’affirmant pour la personne comme violence psychologique, symbolique
ou physique. Lorsqu’elle atteint cette dimension, elle viole ce qui est sacré " ’humanité".
Cette valeur inviolable n’est autre ce que Vincent de Gaulejac appelle la dignité, qui est

" cette mobilisation du sujet pour ne pas sombrer, résister a la souffrance et
sauvegarder sa subjectivité malgré les difficultés qui le submergent. Ne pas trahir, ne
pas se déjuger, refuser la dépendance, ne rien devoir a personne" (De Gaulejac, 1996 :
136).

A Lubumbashi et partout ailleurs dans le pays, les institutions de I’Etat
deviennent des génératrices de l'irrespect. Au quotidien, nous assistons aux scenes
honteuses pour un pays qui tient a I’humanité. Ne dit-on pas que chaque travail mérite
un salaire ? A Lubumbashi, bien que les populations soient attachées a I’emploi salarié,
celui-ci devient une source des frustrations et d’irrespect. Le salaire est modique, et ne
permet pas a plusieurs travailleurs de nouer les deux bouts du mois. Cependant, ce
salaire n’est jamais régulier. L’attente est toujours longue. Presque tous les travailleurs
connaissent les termes techniques de banquiers, a force d’attendre et de s’informer par
tous les canaux la situation de leur paie. Etant donné que la date de la paie n’est jamais
fixe, I'information passe de bouche a I’oreille. Ainsi, une personne dira a ’autre, ’ODV
(ordre de virement) est déja arrivé. Probablement, on paie demain. Cette information va
circuler, et le jour supposé étre de la paie, les agents s’assemblent et attendent
impatiemment leur paie parfois jusque tard le soir, mais pour ne pas étre payé. Le
spectacle est désolant a I'Université de Lubumbashi.



Quand la paie est en vue, les signaux qui ne trompent pas, sont les vieux ouvriers
qui s’assemblent sous les arbres avec leur vélo. Quand on le voit ainsi, on se dit qu’il y
aura paie ou elle est imminente.

Ces situations sont humiliantes alors que les institutions devraient fonctionner de
maniére a respecter la dignité humaine. La paie modique soit-elle devrait étre réguliere
et a une date précise. Aussi, la paie ne devrait mobiliser tout le monde, chacun saurait
qu’il touche son argent a telle date et n’a pas a passer des longues heures a I’attendre. Le
respect, c’est aussi dans les manieres de traiter humainement le travailleur.

2.3 Assistance et irrespect

Lorsqu’on n’a pas le travail, dans un contexte ou I’emploi justifie I'insertion dans
la société, la personne se sent comme une charge pour les autres. Cette situation fait que
la personne vit au dépend de I’assistance. Comment les assistés percoivent-ils les services
sociaux?

Face a I’assistance, les usagers expriment beaucoup d’ambivalence. "D’un c6té, ils
reconnaissent la nécessité et valorisent le travail de ceux qui acceptent de les écouter et de
s’occuper d’eux ; d’un autre coté, ils expriment une colere et une souffrance d’étre obligés
de se soumettre a des procédures qu’ils vivent comme inutiles, contraignantes ou
dévalorisantes" (De Gaulejac, 1996 :111). Au-dela de la nécessité de survie, les
institutions d’assistance bafouent le respect et I'intégrité humaine. A ce propos Vincent de
Gaulejac argumente que les assistés sont contraints a se soumettre a des procédures et a
accepter une relation dans laquelle ils sont dominés. L humiliation vient d’abord de cette
obligation de se soumettre, elle est entretenue par le sentiment d’étre traité comme un
objet et méme parfois méprisé (De Gaulejac, 1996).

Que ne voyons-nous pas dans notre société. Une personne qui quémande
réguliecrement perd sa personnalité. Les réactions vont dans tout le sens. D’ou une
expression en swahili local kulomba ku napita (il exagere dans sa mendicité). Quand on se
fait assister souvent, la seule présence chez autrui suscite les moqueries et les inquiétudes.
Certaines personnes perdent méme leur droit d’ainesse parce qu’ils sont nécessiteux. La
parole de son jeune frere ou sa jeune soeur est plus crédible que la sienne.

Dans son ouvrage, Richard Sennett retrace les propos d’'une mere qui pergoit le
déshonneur et qui s’y soumet malgré elle :

" je ne suis pas a la merci de ce qu’un autre va m’offrir (...) mais je sais que j’ai quatre
gosses, et que s’ils m’offrent quelque chose, ¢a en vaudra la peine. (...) Comprenez
moi bien, je veux faire comme tout le monde. Je ne leur demande pas non plus la
charité (...) " (Sennett, 2003 : 129).

Les propos de cette femme démontrent que la dépendance engendre un sentiment de
honte et d’'une perte de ’estime de soi, car I'on se sent incapable d’accomplir certains
devoirs et certaines obligations que les autres parviennent a accomplir. Ainsi, étant dans
I'impossibilité de faire quoi que ce soit, 'aide sociale demeure une issue de secours
susceptible de résoudre certains problémes de la vie quotidienne. Les assistés finissent par
I’accepter méme si cela parait étre un déshonneur.

10



Est-ce que le systeme d’assistance ne développe-t-il pas le sentiment d’irrespect
dans leur fonctionnement ? Il est vrai que le fonctionnement bureaucratique, la division
de travail, les procédures, etc. ne tiendraient pas compte de la dimension humaine, mais
de I'observance des consignes a suivre ou mieux du respect de la procédure que les
assistés doivent suivre. La place de la personne dans ce cas semble étre relégué au second
plan. Cette dimension a été observée par Vincent de Gaulejac quand il affirme que :

"le fonctionnement bureaucratique et impersonnel de beaucoup de services sociaux
conduit a privilégier le respect des procédures a la qualité de la relation. La plupart des
services d’assistance subordonnent 1’aide a des conditions préétablies. D’out une demande
de justificatifs, de papiers divers pour pouvoir en bénéficier. La conséquence de cette
soumission objectivante et normalisante est le sentiment, partagé par les usagers, que I’aide
doit se mériter, qu’elle est la contrepartie de sa bonne volonté a se soumettre, qu’il y a un
prix a payer" (De Gaulejac, 1996 :112). En d’autres termes, " les modalités de ’aide sociale
ne sont pas nécessairement respectueuses de la vie privée, de la liberté de conscience et de
la dignité des personnes assistées " (Ost, 1988 : 267).

A tout ceci s’ajoute l'attente, les professionnels des services sociaux
manifesteraient 1’attitude de ne pas se préoccuper des usagers. Ils semblent ne rien leur
dire et qu’ils doivent attendre le temps qu’il faudra parce qu’ils n’ont plus de choix. Leur
survie dépend en quelque sorte de leur patience et obéissance aux exigences et aux
procédures a suivre.

La multiplication des systemes d'aide, leur individualisation, sont les symptomes
de la fin de I'Etat-providence et du renoncement aux garanties fixes et permanentes pour
rejeter sur 1'individu le soin de se prendre en charge. Ceux qui n'ont pas les moyens de
gravir les paliers se voient alors contraints a l'exclusion et a la honte «sociale et de soi».
Pour ces raisons, toutes les marques d'irrespect et de mépris exacerbent la dignité des
populations vulnérables qui sont montrées du doigt et assignées responsables de leur
échec.

Dans 'ouvrage individu et justice sociale, Ost relate un cas ou le CPAS’® a refusé
de payer le cours de sténodactylographie pour une fille d'un demandeur dans une école
privée en lui disant que ce cours pouvait bien étre suivi gratuitement dans les écoles de la
ville de Bruxelles. Et pour refuser ou réduire fortement ’aide sollicitée, les services
n’hésitent pas a brandir la faute du requérrant par I’alcoolisme, le jeu, la paresse, le refus
de mise au travail, etc. ; comme étant les éléments qui I’empéchent de gravir les paliers.

Dans des telles conditions, " comment déterminer si 1’alcool, le jeu, le déreglement
administratif, voire la prodigalité constituent la cause ou plutdt la conséquence d’une
situation désespérée ? On devrait donc se garder de conclure trop hativement a la faute
du marginal ; ce serait soutenir implicitement que les marginaux se complaisent
volontairement dans la misere et le dénuement " (Ost, 1988 : 269).

2.4 Interactions ambigués : Institutions-Assistés

Face aux mépris des services sociaux, certains assistés préférent ne pas demander
de I'aide et vivre dans la misere méme sans une issue probable. Ost qualifie ces gens qui

3 Centres publics d’aide sociale

11



préferent se passer de 1’assistance sociale malgré leurs besoins comme ceux qui n’ont pas
perdu le sens de leur dignité (Ost, 1988 : 270). A Lubumbashi, il n’y a pas
institutionnalisation des solidarités comme c’est le cas en Occident. Dans ’histoire des
sociétés occidentales, il y eut un moment a cause des vicissitudes de la vie, la nécessité
d’organiser la solidarit¢é a 1’échelle nationale pour libérer les individus des soucis
matériels de leurs parents et de leurs proches. Il fallait donc canaliser la prise en charge
dans ce qu’on appelle « Etat providence » afin que celui-ci, par diverses contributions,
sache redistribuer a la collectivité. De cette fagon, toutes personnes exclues ou fragiles
trouveraient solution a leur précarité dans cet Etat (cfr. Dambré, 2006). Un processus de
maturation que beaucoup de pays africains et de surcroit les familles lushoises
n’atteignent pas. L’Etat comme le dit le Lushois aletake (L’Etat ne donne jamais), pour
dire qu’il n’existe pas. A défaut d’institutionnaliser les solidarités, les gens ont consolidé
la parentalisation des solidarités. Au lieu de recourir aux institutions étatiques pour se
faire assister, les gens se tournent vers la parenté.

A Lubumbashi, les ambiguités entre les institutions et les assistés sont criantes.
L’humanité n’existe presque plus au profit du lucre et autres intéréts que les personnes en
interaction peuvent tirer. Dans nos hopitaux, le serment d’Hippocrate n’a plus son sens.
Un malade peut succomber devant les regards impassibles des soignants, simplement
parce qu’il n’a pas d’argent a payer les soins. Dans les hospices de vieillards, [’ambiance
est a 'abandon. On ne dirait pas que ce sont des gens qui y vivent. Ces personnes de
troisieme age sont abandonnés a leur triste sort. Pour leur survie, ils sont contraints de
quémander. L’Etat qui devrait les assister, les méprise et on ne fait cas d’eux que lors des
événements particuliers. C’est alors qu’ils jouissent de quelques dons. La parenté qui
devrait pallier au déficit de I’Etat se révele également excluante. Les différents membres
accusent ces personnes de troisieme age de sorciers, simplement, parce que la culture
lushoise n’entrevoit pas d’envoyer le parent dans une maison de retraite. Quand on est
vieux, ce sont les enfants qui vous prennent en charge. Le phénomene enfant de la rue ou
enfants sorciers, sont autant de cas qui montrent que les solidarités tant vantées ne sont
pas toujours actives. Ces différentes personnes perdent de ce fait, leur dignité et le
respect qu’on leur doit.

Dans ce contexte, il n’est pas facile de rencontrer de gens qui tiennent a leur
respect lorsqu’ils se butent a des sérieuses difficultés. Un patient qui n’a pas d’argent a
payer pour ses soins accepterait contre lui que les infirmiers le méprisent pourvu qu’il ait
les soins appropriés. De méme, une personne de troisieme serait mobilisée de chanter et
de danser pour un homme politique parce qu’a la fin, elle bénéficierait de quelques dons.
Il y a cependant des gens qui tiennent a leur dignité quelles que soient les conditions dans
lesquelles ils se trouvent. Pour eux, le respect et leur dignité n’ont pas de prix. Tel est le
cas qu'évoque Rawls (1987) d’'une mere qui vivait terrée avec ses deux enfants sans
demander des secours, préférant une survie sans issue au démanteélement de sa famille.

Pour cette mére, on pourrait dire que s’exposer devant les services sociaux
traduirait son incapacité a prendre en charge sa famille. Cette exposition pouvant
engendrer la honte qui selon (Rawls, 1987) est le sentiment ressenti lorsque notre respect
de nous méme est atteint ou quand notre estime de nous méme est blessée, cette mére
préfere mourir dans sa misere.

12



La réaction de cette mere est une protection de sa dignité car voulant préserver ce qui lui
reste " respect de soil méme ou cet estime de soi ". Vincent de Gaulejac ne dit-il pas que :

"combien des gens préférent rester dans la miseére plutdét que de risquer d’étre
humiliés ou méprisés, c'est-a-dire perdre les seules choses qui restent a la personne
démunie, la dignité, I’estime de soi, I’autonomie qui est la condition de I’amour
propre " (De Gaulejac, 1996 : 136).

11 se pose alors la question de savoir : qu’est ce qui provoque chez les assistés le sentiment
que les services sociaux leur font perdre leur respect de soi et refusent parfois de s‘y
rendre ? Quel rOle doit jouer ces institutions d’aide pour que I’assistance soit
respectueuse ?

Dans son ouvrage les sources de la honte, Vincent de Gaujelac évoque trois
¢léments (le contrdle, I’attente et le mécanisme de la porte tournante) caractéristiques des
systemes d’aide (services sociaux) qui font privilégier les respect des procédures a la
qualité de la relation. Ces trois éléments exaspérent les assistés. Le contrOle par le fait que
les services d’assistance subordonnent 1’aide a des conditions préétablies..., ’attente leur
donne le sentiment de perdre leur respect et de traduire que les services auxquels ils se
soumettent ne les considere pas avec tout le respect dii a la condition humaine, et enfin la
porte tournante qui signifie que l’assisté doit toujours étre disponible, doit toujours
répondre a ce qui lui est demandé, ... (De Gaulejac, 1996 : 112).

Le Breton fait savoir que dans toute situation, nous ne devons pas oublier que :
" chaque individu est une divinité miniature digne de respect et d’attention " (Le Breton,
2004 : 122).

Ainsi toute personne quelle que soit sa situation cherche a préserver sa face afin de
se donner un certain crédit dans la société. Et ce crédit n’est autre que le respect que I’on
attend des autres.

De ce qui précede, le respect ne peut mieux se comprendre que dans les roles que
jouent les institutions. Dans leurs interactions avec les assistés, une médiation
permanente doit s’installer afin que chaque partie se sente respecter. Richard Sennett le
mentionne en ces termes : " le respect mutuel se nourrit des échanges rituels. Et il importe
de mentionner que l'art d’exprimer le respect n’implique pas seulement la justice, la
vérité ou la bonté. Mais veut que I'on fasse la bonne chose a un bon endroit" (Sennett,
2003 : 255).

Le respect des autres requiert quelques conditions. Margaret Cohen en retient les
suivantes :

"Tout d’abord, nous devons reconnaitre le statut d’étre humain pleinement
indépendant que possede ’autre. Ensuite, nous devons faire 1’effort de revenir sur ce
que nous projetons sur lui pour reconnaitre que cela vient de nous-méme" (Cohen,
2002 :70).

Lorsque nous nous dépouillons de nos projections sur l'autre, nous verrons en
I’homme quelles que soient les différences sa vraie valeur humaine. C’est pour dire que
les institutions bien qu’elles fonctionnent sur base des consignes, elles ne doivent pas
privilégier ces consignes au détriment de la dignité humaine. Richard Sennett dirait une
inégalité accompagnée d’un désir d’égalité engendre le respect partagé. Nous ne devons

13



perdre de vue que chaque personne a une dimension sacrée a sauvegarder. Goffman note
"toute personne est un objet rituel délicat" (Goffman, 1974 : 30).

Conclusion

Le respect de soi qui est un bien premier essentiel est préjudicié a cause des
inégalités sociales. Nombre de personnes, notamment les démunis, les chomeurs, les
nécessiteux, etc. estiment que leur respect de soi est diminué du fait qu’elles ne peuvent
prendre leur destin en main. Cette situation découlerait d’une part, de I'incapacité de faire
prévaloir leur talent, d’autre part la déprofessionnalisation dans une société ou le travail
devient un facteur d’autonomie.

Les contraintes socio-économiques et les fractures sociales font que le respect se
joue a la créte de deux problématiques dans notre société : le travail et I'indépendance.
Privilégier le talent dans un monde d‘inégalités sociales sans égalit¢é de chance
condamnerait ceux qui seront considérés moins talentueux de dépendre des institutions
sociales. A ceux la, il faudrait y adjoindre ceux qui perdent leur travail.

Cependant, les institutions sociales qui devraient réduire les effets dénigrants de la
dépendance mettent a I'avant plan les processus a suivre au détriment de la dignité
humaine. Cela amene les assistés a déceler a travers ces démarches un manque de respect
a leur égard et qui entame encore leur respect de soi.

De ce fait, tant que subsisteront les inégalités de talent, les inégalités de chance, les
inégalités sociales, la notion du respect de soi et celle du respect mutuel seront a revisiter
car elles n’épargneront pas la confiance de soi minimale.

14



Bibliographie

AUDARD, C., (2002). Respect. De I’estime a la déférence : Une question de limite. Paris:
Les éditions Autrement, pp.12-15.
BESNIER, JM. (2002). Eloge de lirrespect, in Catherine Audard, De ['estime a la
déférence : Une question de limite. Paris: Autrement, Collections Morales, pp.19-33.
BLANCHOT, M., (1986). L'entretien infini. Paris: Gallimard.
BRETON, D., (2004). L’interactionnisme symbolique. Paris : PUF.
COLLON, M., (2005). Bush le cyclone. Luxembourg: Oser dire.
CUCHE, D., (2001). La notion de culture dans les sciences sociales. Paris: La Découverte
DUBET, F., (2002). Le déclin de l'institution. Paris : Seuil
FOURNIER, M., (2004). Ecole : La révolte des « vaincus » ? Entretien avec Francois
Dubet in Sciences humaines, Hors série n°47, pp. 42-43.
GAULEJAC, V., (1996). Les sources de la honte. Paris : Desclée de Brouwer.
GOFFMAN, E., (1974). Les rites d’interaction. Paris : Minuit.
GOLDMANN, A., (2005). Marginaux du cinéma in Catherine Audard (éd.), Le respect.
De lestime a la déférence : une question de limite. Paris : Autrement, pp.34-45.
MARGARET, C., (2002). Histoire de naissance et de mort in Catherine Audard (éd.),
Respect. De lestime a la déférence : une question de limite. Paris : Autrement,
pp.67-87.
MURDOCH, 1., (2002). Envoi in Catherine Audard (dir.), Respect. De I’estime a la
déférence : une question de limite. Paris : Autrement, pp.10-11.
OST, F., (1988). Théorie de la justice et droit a l'aide sociale in Catherine Audard,
Individu et justice sociale autour de John Rawls. Paris: Seuil. pp. 245-275.
PAILLE, P., & MUCCHIELLI, A., (2003). L'analyse qualitative en sciences humaines
et sociales. Paris: Armand Colin.
RAWLS, J., (1997). Théorie de la justice. Paris: Seuil.
RAWLS, J., (1993). Justice et démocratie. Paris: Seuil.
RICOEUR, P., (2002). Le soi digne d’estime et de respect in Catherine Audard (éd.),
Respect. De lestime a la déférence : une question de limite. Paris : Autrement,
pp.88-99.
SENNETT, R., (2003). Respect. De la dignité de I’homme dans un monde d’inégalité. Paris:
Hachette.
ZACCAI-REYNERS, N., (2006). Respect et relations asymétriques. Quelques figures de
la relation de soin." In Esprit, n°® 321.

WEBOGRAPHIE

Dupuis, P., (2005). « Le respect des singularités », Le portique. Consulté le 12 mars 2007.
http://leportique.revues.org/document556.html.

15


http://leportique.revues.org/document556.html

