
 1 

 

Réflexion sur le respect de soi en milieu congolais 
Olivier Kahola Tabu  

Professeur Associé à l’Université de Lubumbashi 

Département de Sociologie et Anthropologie 

 

 

0 Introduction 

Cette réflexion est centrée sur les contours du concept « respect ». C’est quoi le 

respect ? Dans les interactions quotidiennes, chacun voudrait qu’il soit respecté. 

Cependant, il s’observe dans le vécu, qu’il y a des relations qui ne peuvent être permutés 

sans que leur nature n’en soit modifiée disait Nathalie Zaccaï-Reyners. La pertinence et 

la complexité du concept respect dans ces figures nous a motivé à la suite de l’ouvrage de 

Richard Sennett intitulé Respect : De la dignité de l’homme dans un monde d’inégalité, 

d’appréhender le respect de soi et le respect mutuel tel que vécus et perçus par ceux qui se 

sentent marginalisés dans ce monde emprunt aux inégalités sociales.  

Dans notre société, le respect (Heshima) s’affirme aujourd’hui comme un 

sentiment et une exigence. Sentiment dans ce sens que tout homme quelle que soit sa 

position sociale, a une estime de soi, un respect de soi à sauvegarder. Personne ne 

souhaiterait être humiliée, méprisée quelle que soit sa position sociale. De ce fait, le 

respect s’affirme également comme une exigence parce que la valeur humaine se 

revendique et ne se négocie pas. Sous n’importe quelle motivation, on doit se montrer 

respectueux envers les autres. Aucune personne ne voudrait pas sous prétexte qu’elle est 

pauvre, qu’elle soit méprisée ou humiliée. De même, un riche souhaiterait que la 

révérence ne lui soit faite de toute personne à cause de son statut socioéconomique. Que 

n’entendons-nous dans les interactions sociales ? Une petite altercation avec quelqu’un, 

spontanément, il réagit unayuwa niveau yangu (connaissez-vous mon nom ?). Une manière 

de se valoriser, et de ce fait, se faire respecter. Ainsi, le respect est cette capacité de 

reconnaître en l’autre, quelle que soit sa position sociale, d’abord son humanité. De cette 

manière, on ne le méprisera pas et on le traitera avec dignité. Bref, le respect dû à l’être 

humain est mis en avant comme " la valeur essentielle de la socialité, de la moralité et de 

la civilité". Besnier note à ce propos que " le respect agit comme une espèce 

d’anxiolytique : imposant la distance et assurant l’identité, il structure le monde en une 

intersubjectivité bien réglée" (Besnier, 2002 : 20).  Mais, derrière cette apparence 

normative, il s’observe des frontières qui font que certaines personnes ne profitent pas du 

respect et le voient bafouer.  

Dans le cadre de cette réflexion, notre argumentation gravitera autour de trois 

points, hormis l’introduction et la conclusion. Le premier point présente brièvement 

l’auteur qui a inspiré cette réflexion, fait une approche définitionnelle du respect et des 

inégalités de talent qui affecte le respect, le second aborde les ambivalences entre respect 

et travail et le troisième, enfin, traite du respect en rapport avec les institutions sociales.  

Une réalité se conçoit mieux quand elle est inscrite dans un cadre précis. Cuche note 

à propos que : " la recherche scientifique n’est jamais totalement indépendante du 

contexte dans lequel elle est produite " (Cuche, 2001 :30). Effectivement, le respect est 



 2 

vécu différemment selon le contexte. Dans une société comme la nôtre où la précarité 

économique est galopante, la clochardisation des employés, l’effritement du salariat au 

profit de la débrouillardise qui prend le dessus, comment le respect est-il vécu ? Un 

Lushois en quête de quoi mettre sous la dent, peut-il tenir à sa respectabilité ? Va-t-elle la 

sacrifier au profit de sa survie ? Voilà des questions qui nous semble important de 

contextualiser d’une part, notre auteur pour comprendre la pertinence de sa réflexion, et 

d’autre part, approcher les inégalités qui entament le respect de soi.  

1 Respect face aux barrières de classe 

1.1.1 Conception du respect 

Richard Sennett est cet américain blanc qui a passé une partie de son enfance à 

Cabrini Green, une cité de Chicago. Il a été marqué par cette cité qui fut un ghetto de 

Chicago où vivait en majorité la population noire parsemée d’une population blanche 

pauvre.  

Ayant quitté Cabrini Green après la guerre de verre qui avait opposé les enfants 

des blancs à ceux des noirs, Richard Sennett a continué à entretenir des liens avec son 

quartier d’origine. Ce rapport constant qu’il a entretenu avec cette cité l’a poussé à 

réfléchir profondément sur le respect. Pour Richard Sennett à quelles conditions le 

respect, à commencer par le respect de soi, peut-il subsister dans une société fondée sur 

l’égalité des talents mais où les inégalités s’accroissent ? Ainsi cerne-t-il trois facteurs qui 

sapent le respect : l’inégalité des talents, la dépendance des adultes et les formes 

dégradantes de compassion. 

Cherchant à définir le concept respect, Richard Sennett part des différents aspects 

de respect pour le définir (prestige, statut, dignité, honneur, reconnaissance, etc.) et 

constate que ce que le respect lui-même signifie est socialement et psychologiquement 

complexe (Sennett, 2003 : 74). Cette définition est loin de réunir l’unanimité des auteurs. 

Il est dans ce cas intéressant de scruter les définitions que les autres auteurs donnent à ce 

concept. Murdoch souligne que " le respect est un concept discret, distant, ambigu. Il 

s’apparente à l’estime, la considération, la déférence. Le respect s’adresse aux droits, 

mais aussi aux personnes, aux animaux, aux choses, à la nature, aux idées, à l’art, à ce 

qui est bon, ce qui est saint, etc. " (Murdoch, 2002 :10-11). Pierre Dupuis met l’accent sur 

le caractère indissociable entre respect et reconnaissance de la dignité de l’humanité 

reconnue en tout homme (Dupuis, 2005). Le respect c’est l’expérience marquée par la 

relation à autrui. " Déclinée sous différentes formes : déférence, honneur, dignité, réserve, 

tenue, considération – elle se meut entre l’estime de soi, le souci de l’autre et la 

reconnaissance mutuelle "1. Le respect c’est aussi l’expression par excellence du 

comportement moral, et pas seulement éthique, celui par lequel l’être humain exerce sur 

lui-même un contrôle et reconnaît une limite infranchissable : que ce soit le visage de 

l’autre, comme pour Levinas, ou ma propre dignité ou encore la vérité sans laquelle il 

n’est plus de lien entre les êtres humains. Le respect est retenue, suspension de l’acte 

insolent ou blasphématoire, violent ou plus subtilement destructeur (Audard, 2002 :14). 

                                                 
1 Zaccaï-Reyners, papier présenté en guise d’introduction sur l’ouverture de l’enquête sur les figures 

contemporaines du respect. ULB, 2005-2006. 



 3 

Par ces définitions, le respect est une notion qui évoque la considération de l’autre 

avec toute sa dignité humaine et de soi-même comme étant digne en tant qu’homme. Vu 

la complexité du concept respect, nous ne pouvons l’aborder sous tous les sens. Nous 

nous arrêterons sur la définition donnée par Zaccaï-Reyners qui est englobalisante. Notre 

analyse tournera autour de la conception du respect de soi qui fera intervenir aussi le 

respect mutuel.  

John Rawls ne fait-il pas du respect de soi-même, le premier des primary goods ? 

(Rawls, 1988 : 270). Selon le même auteur, le respect de soi-même peut être défini selon 

deux aspects. Premièrement, il comporte le sens qu’un individu a de sa propre valeur, la 

conviction profonde qu’il a de sa conception du bien, son projet de vie vaut la peine 

d’être réalisés. Deuxièmement, le respect de soi-même implique la confiance en sa propre 

capacité à réaliser ses intentions, dans la limite de ses moyens (Rawls, 1987 : 479 ; 480).  

Comment se vit alors le respect de soi par ceux qui sont frappés par les inégalités 

sociales. Et face à ces inégalités comment le respect leur est-il rendu ?  

1.1.2 Inégalités de talent et respect de soi  

 

Nous vivons dans un monde où chaque individu a ses atouts. Ces atouts 

développés peuvent donner la chance à l’individu de réussir dans sa vie et de ce fait 

d’acquérir du respect vis-à-vis de sa communauté mais aussi d’avoir du respect envers soi 

même.  

Pour permettre d’ouvrir les horizons à tous, la formule de la carrière ouverte au 

talent (Sennett, 2003) a été lancée. Cette devise s’opposerait à une restriction des 

privilèges par la naissance et permettrait l'accession des individus jugés comme étant les 

meilleurs aux postes de responsabilité. John Rawls (1987 : 103) ajoute " à la condition 

d’ouverture des carrières aux talents, une condition supplémentaire : le principe de la 

juste (fair) égalité des chances. L’idée ici est que les positions ne doivent pas seulement 

être ouvertes à tous en un sens formel, mais que tous devraient avoir une chance 

équitable (fair) d’y parvenir (…) nous pourrions dire que ceux qui ont des capacités et des 

talents semblables devraient avoir des chances semblables dans la vie ". Or tous n’arrivent 

pas à développer leurs dons ou talents. D’une part, les conditions sociales ne leur 

permettent pas de se faire valoir, et d’autre part, la collectivité ne leur donne pas 

l’occasion d’exprimer leurs talents dans d’autres domaines de la vie sociale. Richard 

Sennett note à ce propos " il faudrait voir dans le talent un genre de différence parmi bien 

d’autres, chacun étant doué à sa façon " (Sennett, 2003 : 81). 

Cette inégalité de talent s’observe de manière distincte dans la vie quotidienne. 

Elle se fait ressentir dans différents domaines de la vie, notamment : l’éducation et 

l’emploi. Prenons un enfant qui serait considéré comme moins intelligent à l’école, et 

par conséquent, à qui on dirait qu’il n’a pas de talent, peut se révolter. Cet enfant que 

l’école  affirme nul, peut déclarer la guerre aux professeurs et parfois même au système. 

Pour cet enfant, une remarque blessante que lui adresserait le professeur constituerait 

pour lui comme un manque de respect à son égard. Cet élève en échec développe une 

amertume et du ressentiment contre l'école parce qu'aux yeux de tous, il a moins de 

mérite, de courage, de talent, d'intelligence que tous les autres qui ont su réussir. Obligé 

de reconnaître sa défaite, écrasé par son indignité, il développera une agressivité. Cette 

extériorisation du manque de respect est appelée par Dubet la révolte des vaincus. 



 4 

(Fournier, 2004). " Quand l’élève échoue, il perd toute estime de lui-même et il peut 

essayer de sauver la face en agressant les professeurs " (Dubet, 2002 : 165). Pour les 

enfants qui se retrouvent dans cette situation, ils peuvent s’en prendre même à ceux qui 

sont clamés comme étant des élites. 

Rawls affirme "quelqu’un qui a confiance en lui-même n’a pas de réticence à 

apprécier les autres. Si l’on résume ces remarques, on pourra dire que la condition pour 

que les individus se respectent eux-mêmes et les uns envers les autres est que leurs projets 

communs soient à la fois rationnels et complémentaires : invitant au développement des 

dons de chacun, ils suscitent en chacun un sentiment de maîtrise et forment, d’autre part, 

ensemble un système d’activités que tous peuvent apprécier et trouver agréables " (Rawls, 

1987 : 481). 

  Les enfants issus des milieux défavorisés se voient parfois contraints de cacher 

leur talent et évitent de l’étaler. Paul Willis, cité par Sennett (2003 : 112), dans son 

ouvrage Learning to labor a montré que les jeunes gens issus de la classe ouvrière freinaient 

de leur propre gré leur progrès scolaire par crainte de couper les ponts avec leurs amis et 

leurs communautés s’ils allaient trop loin. Sennett en menant ses interviews à Boston 

pour des hiddens injuries of class a fait le même constat. Dans ce dernier cas, les parents 

de ces enfants manifestaient la peur de voir leurs enfants connaître une mobilité. Pour 

eux cette mobilité aurait des risques d’éloigner non seulement leurs enfants, mais de faire 

naître en eux un sentiment de honte envers leur communauté. 

 A Lubumbashi, il s’observe une mobilité sociale. Les castes ne sont pas toujours 

figées. Un enfant d’un pauvre, par sa volonté peut percer jusque dans la classe 

bourgeoise. La théorie de la reproduction ne s’applique toujours pas. L’un des extraits de 

la star congolaise de la musique congolaise « papa Wemba » le dit clairement « shege, 

chance eloko pamba » (enfant de la rue, la chance n’est rien) pour dire que l’émergence 

ne dépend pas totalement de la personne plutôt de Dieu. En Swahili, on l’exprime encore 

mieux maisha ni ya mungu (la vie appartient à Dieu). Cela sous-entend qu’une personne 

méprisée aujourd’hui, pourrait devenir une personne respectable, étant donné que c’est 

Dieu qui élève et abaisse. Nous sommes dans un registre diamétralement opposé des 

sociétés occidentales. Pour celles-ci, le destin semble être scellé pour les pauvres alors 

qu’à Lubumbashi, la mobilité sociale inverserait les postures sociales. 

 La chanson congolaise profane et religieuse souligne cette flexibilité. Aussi, on a 

vu des dignitaires sous les régimes passés devenir presque de va-nu-pieds à la suite de 

beaucoup d’événements dans leur vie. 

Toutefois, les talentueux qui parviennent à émerger sont engagés dans les 

institutions où ils font prévaloir leurs dons et jouissent du respect de la communauté et 

voient leur respect de soi être valorisé. Dès fois, arrivés à la fin des carrières, certains ne 

jouissant plus de certains privilèges qui leur étaient accordés, rallient cela au manque de 

respect. Le cas de Zidane2 est révélateur. Alors qu’il voulait assister à un match de 

football au Parc des Princes en hommage aux champions de France de 1998 et 2000, il 

pensait jouir des mêmes considérations que quand il était joueur. Arrivé à la porte 

d’entrée, le ticket lui était demandé sans que le contrôleur ne fasse attention à sa 

                                                 
2 La déclaration a été faite après la cérémonie en hommage aux champions de l’équipe nationale de France 

football de 98 et 2000. Cfr. Emission télévisée téléfoot/TF1 du 11 février 2007 à 10 heures 45. 



 5 

personne. Interviewé par les journalistes, il s’est dit profondément choqué parce qu’on lui 

a manqué le respect.  

Ce respect évoqué par Zidane ne renverrait-il pas au respect de soi ? Se croyant 

différent des  autres par son talent, il pensait bénéficier des privilèges dans le traitement 

par rapport aux autres supporters venus au stade. Le fait qu’il a été traité comme les 

autres supporters, Zidane s’est senti diminué dans son respect de soi. 

Nous tournant vers les désavantagés, le respect de soi est perçu autrement. Pour 

celui qui n’a pas eu la chance d’exprimer son talent dans un domaine quelconque et pour 

celui qui a été freiné à faire valoir son talent suite aux conditions sociales de la famille, il 

se crée un frein dans la vie active. L’ascension de ces individus dépendra de leur capacité 

de se démarquer des autres, de prouver leur compétence et leur talent dans le métier. Or 

la société ne leur ayant pas accordé cette chance d’exposer ou de mûrir leur talent, 

restreint leur insertion dans la collectivité. Ce qui limitera leur place ou leur statut dans la 

vie active et il leur sera alors difficile d’espérer gravir les échelons afin d’améliorer leurs 

conditions.  

Cette primauté des talents engendre des inadaptés, non pas qu’ils sont incapables 

d’entreprendre une action, mais parce que la société ne leur donne pas l’occasion 

d’exprimer leurs talents dans d’autres domaines de la vie sociale. Il est vrai que l’individu 

peut offrir à la société un autre savoir-faire qui puisse le valoriser socialement. Cette 

conversion n’est pas aussi facile qu’on le pense. Que ne voyons-nous pas dans la société, 

des parents qui ont investis dans la scolarité de leurs enfants sont désillusionnés par la vie 

active. Dès lors, la personne est censée ignorer son diplôme pour s’adapter à la vie. Un 

diplômé en médecine qui devient cambiste (changeur de monnaie) ou un diplômé en 

sciences économiques qui assure les services de gardiennage. Ces inversions sont 

douloureuses, et ceux qui le font, c’est en sapant leur estime de soi. L’expression Luba 

Kasaï en dit long falanse ki nfulanga to (parler français ne procure pas de l’argent). 

Confronter aux réalités pratiques de la vie, les individus développent leur savoir-faire 

pour s’adapter à la dynamique vitale. Pouvons-nous dans ce cas prétendre qu’il y a 

valorisation de talent ? Sans plonger dans le jugement des valeurs, nous en doutons. Peut-

être les talents tribaux et partisans. 

Une société où certains talents sont favorisés par rapport aux autres ne limite-t-elle 

pas les gens d’accéder au travail?  

2 Travail, respect de soi et respect envers les autres 

 

Le travail est une libération pour l’homme qui marque son indépendance dans la 

vie quotidienne. " Le travail est aussi l’engagement d’un sujet dans une activité qui lui 

apporte des satisfactions intrinsèques, du plaisir, du bonheur, un sentiment 

d’épanouissement et de liberté ; à l’opposé, il lui donne le sentiment d’être aliéné, détruit, 

usé même quand il est bien payé et occupe une position considérée comme convenable " 

(Dubet, 2006 : 129). 

Il est vrai que la société contemporaine, compte tenu des enjeux technologiques, 

économiques, sociaux et environnementaux valorise la spécialité du métier. Et cette 

spécialité se cristallise dans le talent avec lequel chaque personne travaille, la manière 



 6 

dont il se distingue des autres. Paul Ricœur note " ce qui mérite estime et respect, ce sont 

donc des capacités et des potentialités " (Ricœur, 2002 : 99).  

Ainsi donc, ceux qui, lors de leurs parcours, n’ont pas eu les chances d’acquérir de 

la culture et des compétences techniques sont privés d’un bon travail ou alors ne 

parviennent pas à se faire embaucher. Cette situation affecte leur respect de soi et de ce 

fait, il voit le respect leur accordé par la communauté diminuer. A ce manque de talent 

qui constitue un frein dans la vie active, il s’y ajoute le problème de licenciement qui se 

vit dans certaines sociétés. 

Richard Sennett affirme " dans un contexte où l’essor du capitalisme industriel 

renforce les valeurs libérales, les ouvriers se trouvent de plus en plus dépossédés de 

leur travail sous l’effet de la rationalisation du travail. Or, le travail devient la 

source la plus importante du respect mutuel et du respect de soi. L’adulte que 

respectait le libéralisme était celui qui travaillait " (Sennett, 2003 : 124). 

2.1 Respect et déprofessionnalisation 

 

La société contemporaine présente à ce niveau une image ambivalente. Elle tient 

au respect qui devient une valeur intrinsèque dans les interactions avec autrui, et en 

même temps, elle érige des mécanismes qui dépouillent l’homme de son travail. Cette 

contradiction ne produit-elle pas une société où le respect est un vain mot ? Michel 

Collon constate :  

"la mondialisation est basée sur la propriété privée des richesses économiques et sur la loi 

du profit maximum, il en découle que chaque multinationale est obligée, si elle veut 

survivre d’éliminer des concurrents. C’est en cela que l’on devient le plus fort. Et cette loi 

veut que l’entrepreneur qui a le plus d’ouvriers les licencie. En dépossédant les ouvriers de 

leur travail ou en faisant faire le même travail par moins d’ouvriers. Cet entrepreneur là, 

gagne la guerre économique, il est alors un bon capitaliste car son action grimpe" (Collon, 

2005 : 13-14). 

Cette réalité soulève une série des questions: quelle est la place que la société 

moderne accorde au respect de la dignité humaine face à l’accroissement des chômeurs, 

des licenciés, des démunis, etc. ? Face à toutes ces réalités qui ravagent notre société, la 

notion de respect ne se noie t-elle pas dans des abstractions que les plus forts essaient 

d’objectiver tout en abusant selon leurs intérêts ?  

Les entreprises qui délocalisent, n’interpellent-elles pas sur le droit au travail ? 

Comment envisagez le respect par le travail pendant que les entreprises ferment pour 

leurs intérêts économiques ? Les événements récents sur les licenciements des travailleurs 

de la Gécamines communément appelés « Départs volontaires ou ODV » suscitent une 

réflexion. Dépouillés, affamés, impayés pendant plusieurs mois, l’employeur mijote un 

plan de départ volontaire du travail. Comment un homme affamé peut-il réfléchir sur son 

devenir ? Devant l’alternative « souffrance et argent », le travailleur Gécamines devrait 

opérer un choix. Bon nombre a opté pour un départ alors que c’était un licenciement 

massif. Un salarié avait déclaré : je suis désemparé car je ne sais que deviendra ma vie et celle de 

ma famille demain. C’est avec amertume que je vis cette situation dans l’impuissance absolue.  



 7 

C’est de son travail que ce salarié licencié, pouvait organiser sa vie et se sentir 

maître de son avenir. Dépouillé de son travail, il est privé de ce que Maurice Blanchot 

appelle le pouvoir de dire je. Il n’existe plus dans son identité personnelle car la perte de 

l’emploi est une déchéance non seulement familiale mais sociale. Le salarié se retrouve 

hors du monde et doit vivre sans horizon prometteur (Blanchot, 1986 : 193). Quelle 

perspective doit-il avoir ? Parce qu’aujourd’hui le travail est indissociable de la précarité 

et de la flexibilité. 

Il n’est secret pour personne que les agents de la Gécamines n’ont plus le prestige 

social qui était les leur. Quand cette entreprise de l’Etat était pourvoyeuse principale de 

l’économie du pays, les différentes activités commerciales étaient corrélativement liées à 

la paie des agents Gécamines. On ne les refusait presque pas un crédit. Ils étaient les 

meilleurs clients. Chaque quinzaine du mois, le entre ville était en ébullition. Les agents 

Gécamines investissaient les magasins. Actuellement, le prestige social et le respect qui 

leur étaient accordés ne relèvent que de la nostalgie. Personne ne pouvait penser qu’un 

jour, la grande entreprise s’écroulerait et que ses agents seraient clochardisés. Plusieurs 

solutions furent tentées pour redynamiser les activités de la Gécamines, c’était sans 

succès, jusqu’au jour où l’option de remercier les agents fut optée. Affamés, clochardisés, 

mendiants, quelques agents s’étaient engagés dans le programme des départs volontaires 

avec l’espoir que l’argent de leur indemnité leur permettrait de se convertir autrement 

dans la vie. C’était sans compter avec les impondérables de la vie. Pour plusieurs, les 

activités génératrices dans lesquelles ils s’étaient lancés n’avaient pas reçu, tout en 

perdant leur capital. Une situation qui les avait davantage plongés dans la précarité avec 

ces corollaires de méfaits : l’irrespect. Personne ne pouvait leur faire confiance. Quand 

ces ex-travailleurs sollicitaient un crédit, on n’hésitait pas de leur demander avec quoi il 

rembourserait étant donné qu’ils n’ont plus de travail.  

Dans ces conditions, "la personne s’estime méprisée, abandonnée de tous ; elle 

développe un sentiment de culpabilité. Ayant perdue ses repères extérieurs il n’existe plus 

en tant qu’être humain ; hors de la fonction qu’elle occupait dans son monde, elle n’est 

plus rien. C’est son adhésion aux valeurs du groupe qui lui tenait lieu de conscience de 

soi, constituait son ego, la base du respect que les autres lui portaient, et, par conséquent, 

qu’elle se portait elle-même" (Goldmann, 2002 : 43). 

Dubet souligne à ce propos que la fin du travail n’a guère résisté au chômage de 

masse. Et que pour beaucoup d’entre nous le travail est préférable au chômage, même s’il 

n’est pas forcement économiquement rentable. Ainsi, on est obligé de travailler pour vivre, 

sinon on est moins rien (Dubet, 2006 : 131-134). Parfois, nous nous posons la question de 

savoir : pourquoi les gens continuent-ils à prester alors qu’ils sont impayés pendant 

plusieurs mois (SNCC, SODIMICO) ? Pourquoi ne démissionnent-ils ? Nous comprenons 

que le revenu que rapporte le travail n’est pas si valorisant que le statut d’employé. Le fait 

de se savoir qu’on est travail, s’adoucit les frustrations par le fait que psychologiquement, 

la personne se considère comme important dans la communauté. L’espoir faisant vivre, il 

croit toujours en l’amélioration des conditions salariales et de sa vie. De même, dans les 

interactions sociales, la personne conserve l’estime de soi. Que n’entendons-nous pas ? 

Mieux vaut un salaire modique que d’être chômeur. En définitive, le travail valorise 

l’homme et impose un respect pour sa personne. 

La situation dans laquelle se retrouve ceux qui perdent leur emploi s’assimilerait à 

celle des marginaux vivant sans travail. Annie Goldmann (2002) fait remarquer que 



 8 

l’individu intégré peut se trouver conforté par les formes sociales de la reconnaissance 

telles que réussite professionnelle, notoriété ou tout simplement insertion dans le tissu 

social. Et ces marques extérieures de considération ou d’intérêt le rassurent sur son 

identité. Par contre, tel n’est pas le cas pour le marginal pour qui ces signes extérieurs 

n’existent pas. Ce dernier vit en dehors des structures sociales qui sont le travail, la famille, 

le couple, le domicile, etc. Vivre en dehors de tout cela, ce n’est pas existé dans et pour le 

monde.  

C’est pour dire que dans notre société, le travail devient le symbole de respect et 

de considération sociale. Mais ceci ne fait pas oublier qu’il y a aussi des catégories de 

travail mal connoté, le travail qui au lieu de libérer l’homme, l’asservit et l’aliène. Si le 

travail est plus mis en exergue comme facteur d’indépendance et de respect, il s’observe 

malheureusement que le travail tend à devenir un bien qui n’est pas toujours accessible à 

tout le monde.                     

Sans travail, l’homme est fragile, c’est le travail qui engendre des attentes pour la 

personne qui preste. Et lorsque la personne répond selon son rang à ses attentes, elle est 

respectée et se respecte parce qu’elle n’est plus une charge pour la société mais plutôt un 

partenaire. Quand les liens qui se tissent sont de partenariat, il y a respect mutuel. Mais 

lorsqu’une partie dépend sans contre partie, la honte de la dépendance émerge et cède 

place à l’irrespect et à l’indignité. Or, l’irrespect entame l’estime de soi et expose 

publiquement l’incapacité d’existence. Nous l’avons vu avec certains départs volontaires 

de la Gécamines. Quelques uns avaient perdu leur autorité maritale dans les 

interrelations sociales au sein de la famille. Les enfants prenant de l’ascendance 

économique ne respectaient plus leur parent. De même, certaines épouses méprisaient 

leur conjoint en disant wa nini ? (que peut-il donner ?). La déprofessionnalisation 

dépouille l’ex travailleur du pouvoir de s’assumer. Une posture qui engendre l’irrespect.  

Vincent de Gaulejac répond qu’ "une frontière s’est instaurée entre la dignité et l’indignité : 

celui qui est autonome, qui ne dépend de personne pour vivre fait partie de la communauté 

sociale. Il est reconnu comme tel et peut s’affirmer comme digne d’appartenir au groupe. 

Celui qui est dépendant, qui a besoin de la charité pour vivre, n’est plus un citoyen à part 

entière, il bascule dans l’indignité. Il est donc normal, sinon légitime qu’il soit méprisé par 

les autres, rejeté, mis au ban de la société" (De Gaulejac, 1996 : 102-103). 

Le manque d’autonomie plonge inévitablement la personne dans un réseau de 

dépendance. Contrairement à l’autonomie qui incite la personne à se réaliser, à réussir 

économiquement et professionnellement. Cette réalisation, fait qu’elle se sente 

indépendante, car la réalité socioéconomique passe par une autonomie financière. A 

contrario, 

"l’exclusion et la désinsertion sont de plus en plus soumises à des critères professionnels et 

économiques : les inutiles au monde sont ceux qui n’ont aucune autonomie financière et 

sont incapables de subvenir à leurs besoins" (De Gaulejac, 1996 :104).  

Ainsi donc le manque de travail arrache aux individus leur autonomie et les pousse à 

dépendre des autres ou des institutions.  



 9 

2.2 Respect et attente institutionnelle 

Richard Sennett constate que " dans le canon libéral, l’idée que la dépendance dégrade 

procède d’une certaine conception de l’âge adulte. La dépendance est un état de vie 

incomplet : normal chez l’enfant mais anormal chez l’adulte. Aussi les penseurs libéraux 

ont estimé que la dépendance vis-à-vis des pouvoirs publics amène les adultes à se 

conduire comme des enfants" (Sennett, 2003 : 119). 

La dépendance se crée dans un monde où les individus n’ont pas accès à l’emploi 

ou le perdent quand ils en ont. Ce qui dans certains cas contribue à redoubler la précarité. 

Cette dépendance devient extrême lorsque l'on éprouve le sentiment de ne plus pouvoir 

prendre en charge sa vie, qu'il s'agisse du travail, de la recherche d'un emploi, du 

logement. Pour les «dépossédés», devant ce qu'ils considèrent comme un échec personnel, 

le seul recours reste l'assistance, qui accentue la dépendance, et avec elle le sentiment de 

honte et d'irrespect conforté par l'implacabilité et la distance froides des administrations 

en charge du problème. " Il apparaît surtout que l’aide sociale s’avère très difficilement 

compatible avec le respect de la vie privée (…) On imagine bien que les personnes qui 

sollicitent l’aide des centres seront le plus souvent amenés, en raison même de leur 

situation de dépendance, à révéler des éléments qui concernent le plus intime de leur 

existence (situation d’isolé ou de cohabitant par exemple, problèmes de santé…) (Ost, 

1988 : 269) 

Pour les assistés, la dépendance devient honteuse lorsqu’elle désagrège, humilie, 

méprise tout en s’affirmant pour la personne comme violence psychologique, symbolique 

ou physique. Lorsqu’elle atteint cette dimension, elle viole ce qui est sacré " l’humanité". 

Cette valeur inviolable n’est autre ce que Vincent de Gaulejac appelle la dignité, qui est  

" cette mobilisation du sujet pour ne pas sombrer, résister à la souffrance et 

sauvegarder sa subjectivité malgré les difficultés qui le submergent. Ne pas trahir, ne 

pas se déjuger, refuser la dépendance, ne rien devoir à personne" (De Gaulejac, 1996 : 

136). 

A Lubumbashi et partout ailleurs dans le pays, les institutions de l’Etat 

deviennent des génératrices de l’irrespect. Au quotidien, nous assistons aux scènes 

honteuses pour un pays qui tient à l’humanité. Ne dit-on pas que chaque travail mérite 

un salaire ? A Lubumbashi, bien que les populations soient attachées à l’emploi salarié, 

celui-ci devient une source des frustrations et d’irrespect. Le salaire est modique, et ne 

permet pas à plusieurs travailleurs de nouer les deux bouts du mois. Cependant, ce 

salaire n’est jamais régulier. L’attente est toujours longue. Presque tous les travailleurs 

connaissent les termes techniques de banquiers, à force d’attendre et de s’informer par 

tous les canaux la situation de leur paie. Etant donné que la date de la paie n’est jamais 

fixe, l’information passe de bouche à l’oreille. Ainsi, une personne dira à l’autre, l’ODV 

(ordre de virement) est déjà arrivé. Probablement, on paie demain. Cette information va 

circuler, et le jour supposé être de la paie, les agents s’assemblent et attendent 

impatiemment leur paie parfois jusque tard le soir, mais pour ne pas être payé. Le 

spectacle est désolant à l’Université de Lubumbashi. 



 10 

Quand la paie est en vue, les signaux qui ne trompent pas, sont les vieux ouvriers 

qui s’assemblent sous les arbres avec leur vélo. Quand on le voit ainsi, on se dit qu’il y 

aura paie ou elle est imminente.  

Ces situations sont humiliantes alors que les institutions devraient fonctionner de 

manière à respecter la dignité humaine. La paie modique soit-elle devrait être régulière 

et à une date précise. Aussi, la paie ne devrait mobiliser tout le monde, chacun saurait 

qu’il touche son argent à telle date et n’a pas à passer des longues heures à l’attendre. Le 

respect, c’est aussi dans les manières de traiter humainement le travailleur. 

2.3  Assistance et irrespect 

 

Lorsqu’on n’a pas le travail, dans un contexte où l’emploi justifie l’insertion dans 

la société, la personne se sent comme une charge pour les autres. Cette situation fait que 

la personne vit au dépend de l’assistance. Comment les assistés perçoivent-ils les services 

sociaux? 

Face à l’assistance, les usagers expriment beaucoup d’ambivalence. "D’un côté, ils 

reconnaissent la nécessité et valorisent le travail de ceux qui acceptent de les écouter et de 

s’occuper d’eux ; d’un autre côté, ils expriment une colère et une souffrance d’être obligés 

de se soumettre à des procédures qu’ils vivent comme inutiles, contraignantes ou 

dévalorisantes" (De Gaulejac, 1996 :111). Au-delà de la nécessité de survie, les 

institutions d’assistance bafouent le respect et l’intégrité humaine. A ce propos Vincent de 

Gaulejac argumente que les assistés sont contraints à se soumettre à des procédures et à 

accepter une relation dans laquelle ils sont dominés. L’humiliation vient d’abord de cette 

obligation de se soumettre, elle est entretenue par le sentiment d’être traité comme un 

objet et même parfois méprisé (De Gaulejac, 1996). 

Que ne voyons-nous pas dans notre société. Une personne qui quémande 

régulièrement perd sa personnalité. Les réactions vont dans tout le sens. D’où une 

expression en swahili local kulomba ku napita (il exagère dans sa mendicité). Quand on se 

fait assister souvent, la seule présence chez autrui suscite les moqueries et les inquiétudes. 

Certaines personnes perdent même leur droit d’aînesse parce qu’ils sont nécessiteux. La 

parole de son jeune frère ou sa jeune sœur est plus crédible que la sienne. 

Dans son ouvrage, Richard Sennett retrace les propos d’une mère qui perçoit le 

déshonneur et qui s’y soumet malgré elle : 

" je ne suis pas à la merci de ce qu’un autre va m’offrir (…) mais je sais que j’ai quatre 

gosses, et que s’ils m’offrent quelque chose, ça en vaudra la peine. (…) Comprenez 

moi bien, je veux faire comme tout le monde. Je ne leur demande pas non plus la 

charité (…) " (Sennett, 2003 : 129). 

Les propos de cette femme démontrent que la dépendance engendre un sentiment de 

honte et d’une perte de l’estime de soi, car l’on se sent incapable d’accomplir certains 

devoirs et certaines obligations que les autres parviennent à accomplir. Ainsi, étant dans 

l’impossibilité de faire quoi que ce soit, l’aide sociale demeure une issue de secours 

susceptible de résoudre certains problèmes de la vie quotidienne. Les assistés finissent par 

l’accepter même si cela paraît être un déshonneur. 



 11 

 Est-ce que le système d’assistance ne développe-t-il pas le sentiment d’irrespect 

dans leur fonctionnement ? Il est vrai que le fonctionnement bureaucratique, la division 

de travail, les procédures, etc. ne tiendraient pas compte de la dimension humaine, mais 

de l’observance des consignes à suivre ou mieux du respect de la procédure que les 

assistés doivent suivre. La place de la personne dans ce cas semble être relégué au second 

plan. Cette dimension a été observée par Vincent de Gaulejac quand il affirme que : 

"le fonctionnement bureaucratique et impersonnel de beaucoup de services sociaux 

conduit à privilégier le respect des procédures à la qualité de la relation. La plupart des 

services d’assistance subordonnent l’aide à des conditions préétablies. D’où une demande 

de justificatifs, de papiers divers pour pouvoir en bénéficier. La conséquence de cette 

soumission objectivante et normalisante est le sentiment, partagé par les usagers, que l’aide 

doit se mériter, qu’elle est la contrepartie de sa bonne volonté à se soumettre, qu’il y a un 

prix à payer" (De Gaulejac, 1996 :112). En d’autres termes, " les modalités de l’aide sociale 

ne sont pas nécessairement respectueuses de la vie privée, de la liberté de conscience et de 

la dignité des personnes assistées " (Ost, 1988 : 267). 

A tout ceci s’ajoute l’attente, les professionnels des services sociaux 

manifesteraient l’attitude de ne pas se préoccuper des usagers. Ils semblent ne rien leur 

dire et qu’ils doivent attendre le temps qu’il faudra parce qu’ils n’ont plus de choix. Leur 

survie dépend en quelque sorte de leur patience et obéissance aux exigences et aux 

procédures à suivre.  

La multiplication des systèmes d'aide, leur individualisation, sont les symptômes 

de la fin de l'Etat-providence et du renoncement aux garanties fixes et permanentes pour 

rejeter sur l'individu le soin de se prendre en charge. Ceux qui n'ont pas les moyens de 

gravir les paliers se voient alors contraints à l'exclusion et à la honte «sociale et de soi». 

Pour ces raisons, toutes les marques d'irrespect et de mépris exacerbent la dignité des 

populations vulnérables qui sont montrées du doigt et assignées responsables de leur 

échec. 

Dans l’ouvrage individu et justice sociale, Ost relate un cas où le CPAS3 a refusé 

de payer le cours de sténodactylographie pour une fille d’un demandeur dans une école 

privée en lui disant que ce cours pouvait bien être suivi gratuitement dans les écoles de la 

ville de Bruxelles. Et pour refuser ou réduire fortement l’aide sollicitée, les services 

n’hésitent pas à brandir la faute du requérrant par l’alcoolisme, le jeu, la paresse, le refus 

de mise au travail, etc. ; comme étant les éléments qui l’empêchent de gravir les paliers. 

Dans des telles conditions, " comment déterminer si l’alcool, le jeu, le dérèglement 

administratif, voire la prodigalité constituent la cause ou plutôt la conséquence d’une 

situation désespérée ? On devrait donc se garder de conclure trop hâtivement à la faute 

du marginal ; ce serait soutenir implicitement que les marginaux se complaisent 

volontairement dans la misère et le dénuement " (Ost, 1988 : 269). 

2.4 Interactions ambiguës : Institutions-Assistés 

 

Face aux mépris des services sociaux, certains assistés préfèrent ne pas demander 

de l’aide et vivre dans la misère même sans une issue probable. Ost qualifie ces gens qui 

                                                 
3 Centres publics d’aide sociale 



 12 

préfèrent se passer de l’assistance sociale malgré leurs besoins comme ceux qui n’ont pas 

perdu le sens de leur dignité (Ost, 1988 : 270). A Lubumbashi, il n’y a pas 

institutionnalisation des solidarités comme c’est le cas en Occident. Dans l’histoire des 

sociétés occidentales, il y eut un moment à cause des vicissitudes de la vie, la nécessité 

d’organiser la solidarité à l’échelle nationale pour libérer les individus des soucis 

matériels de leurs parents et de leurs proches. Il fallait donc canaliser la prise en charge 

dans ce qu’on appelle « Etat providence » afin que celui-ci, par diverses contributions, 

sache redistribuer à la collectivité. De cette façon, toutes personnes exclues ou fragiles 

trouveraient solution à leur précarité dans cet Etat (cfr. Dambré, 2006). Un processus de 

maturation que beaucoup de pays africains et de surcroît les familles lushoises 

n’atteignent pas. L’Etat comme le dit le Lushois aletake (L’Etat ne donne jamais), pour 

dire qu’il n’existe pas. A défaut d’institutionnaliser les solidarités, les gens ont consolidé 

la parentalisation des solidarités. Au lieu de recourir aux institutions étatiques pour se 

faire assister, les gens se tournent vers la parenté. 

A Lubumbashi, les ambiguïtés entre les institutions et les assistés sont criantes. 

L’humanité n’existe presque plus au profit du lucre et autres intérêts que les personnes en 

interaction peuvent tirer. Dans nos hôpitaux, le serment d’Hippocrate n’a plus son sens. 

Un malade peut succomber devant les regards impassibles des soignants, simplement 

parce qu’il n’a pas d’argent à payer les soins. Dans les hospices de vieillards, l’ambiance 

est à l’abandon. On ne dirait pas que ce sont des gens qui y vivent. Ces personnes de 

troisième âge sont abandonnés à leur triste sort. Pour leur survie, ils sont contraints de 

quémander. L’Etat qui devrait les assister, les méprise et on ne fait cas d’eux que lors des 

événements particuliers. C’est alors qu’ils jouissent de quelques dons. La parenté qui 

devrait pallier au déficit de l’Etat se révèle également excluante. Les différents membres 

accusent ces personnes de troisième âge de sorciers, simplement, parce que la culture 

lushoise n’entrevoit pas d’envoyer le parent dans une maison de retraite. Quand on est 

vieux, ce sont les enfants qui vous prennent en charge. Le phénomène enfant de la rue ou 

enfants sorciers, sont autant de cas qui montrent que les solidarités tant vantées ne sont 

pas toujours actives.   Ces différentes personnes perdent de ce fait, leur dignité et le 

respect qu’on leur doit.  

Dans ce contexte, il n’est pas facile de rencontrer de gens qui tiennent à leur 

respect lorsqu’ils se butent à des sérieuses difficultés. Un patient qui n’a pas d’argent à 

payer pour ses soins accepterait contre lui que les infirmiers le méprisent pourvu qu’il ait 

les soins appropriés. De même, une personne de troisième serait mobilisée de chanter et 

de danser pour un homme politique parce qu’à la fin, elle bénéficierait de quelques dons. 

Il y a cependant des gens qui tiennent à leur dignité quelles que soient les conditions dans 

lesquelles ils se trouvent. Pour eux, le respect et leur dignité n’ont pas de prix. Tel est le 

cas qu’évoque Rawls (1987) d’une mère qui vivait terrée avec ses deux enfants sans 

demander des secours, préférant une survie sans issue au démantèlement de sa famille. 

Pour cette mère, on pourrait dire que s’exposer devant les services sociaux 

traduirait son incapacité à prendre en charge sa famille. Cette exposition pouvant 

engendrer la honte qui selon (Rawls, 1987) est le sentiment ressenti lorsque notre respect 

de nous même est atteint ou quand notre estime de nous même est blessée, cette mère 

préfère mourir dans sa misère. 



 13 

La réaction de cette mère est une protection de sa dignité car voulant préserver ce qui lui 

reste " respect de soi même ou cet estime de soi ". Vincent de Gaulejac ne dit-il pas que : 

 " combien des gens préfèrent rester dans la misère plutôt que de risquer d’être 

humiliés ou méprisés, c'est-à-dire perdre les seules choses qui restent à la personne 

démunie, la dignité, l’estime de soi, l’autonomie qui est la condition de l’amour 

propre " (De Gaulejac, 1996 : 136). 

Il se pose alors la question de savoir : qu’est ce qui provoque chez les assistés le sentiment 

que les services sociaux leur font perdre leur respect de soi et refusent parfois de s‘y 

rendre ? Quel rôle doit jouer ces institutions d’aide pour que l’assistance soit 

respectueuse ?  

Dans son ouvrage les sources de la honte, Vincent de Gaujelac évoque trois 

éléments (le contrôle, l’attente et le mécanisme de la porte tournante) caractéristiques des 

systèmes d’aide (services sociaux) qui font privilégier les respect des procédures à la 

qualité de la relation. Ces trois éléments exaspèrent les assistés. Le contrôle par le fait que 

les services d’assistance subordonnent l’aide à des conditions préétablies…, l’attente leur 

donne le sentiment de perdre leur respect et de traduire que les services auxquels ils se 

soumettent ne les considère pas avec tout le respect dû à la condition humaine, et enfin la 

porte tournante qui signifie que l’assisté doit toujours être disponible, doit toujours 

répondre à ce qui lui est demandé, ... (De Gaulejac, 1996 : 112). 

Le Breton fait savoir que dans toute situation, nous ne devons pas oublier que : 

" chaque individu est une divinité miniature digne de respect et d’attention " (Le Breton, 

2004 : 122). 

Ainsi toute personne quelle que soit sa situation cherche à préserver sa face afin de 

se donner un certain crédit dans la société. Et ce crédit n’est autre que le respect que l’on 

attend des autres.  

De ce qui précède, le respect ne peut mieux se comprendre que dans les rôles que 

jouent les institutions. Dans leurs interactions avec les assistés, une médiation 

permanente doit s’installer afin que chaque partie se sente respecter. Richard Sennett le 

mentionne en ces termes : " le respect mutuel se nourrit des échanges rituels. Et il importe 

de mentionner que l’art d’exprimer le respect n’implique pas seulement la justice, la 

vérité ou la bonté. Mais veut que l’on fasse la bonne chose à un bon endroit" (Sennett, 

2003 : 255). 

Le respect des autres requiert quelques conditions. Margaret Cohen en retient les 

suivantes :  

"Tout d’abord, nous devons reconnaître le statut d’être humain pleinement 

indépendant que possède l’autre. Ensuite, nous devons faire l’effort de revenir sur ce 

que nous projetons sur lui pour reconnaître que cela vient de nous-même" (Cohen, 

2002 :70).  

Lorsque nous nous dépouillons de nos projections sur l’autre, nous verrons en 

l’homme quelles que soient les différences sa vraie valeur humaine. C’est pour dire que 

les institutions bien qu’elles fonctionnent sur base des consignes, elles ne doivent pas 

privilégier ces consignes au détriment de la dignité humaine. Richard Sennett dirait une 

inégalité accompagnée d’un désir d’égalité engendre le respect partagé. Nous ne devons 



 14 

perdre de vue que chaque personne à une dimension sacrée à sauvegarder. Goffman note 

"toute personne est un objet rituel délicat" (Goffman, 1974 : 30).  

3 Conclusion 
 

 Le respect de soi qui est un bien premier essentiel est préjudicié à cause des 

inégalités sociales. Nombre de personnes, notamment les démunis, les chômeurs, les 

nécessiteux, etc. estiment que leur respect de soi est diminué du fait qu’elles ne peuvent 

prendre leur destin en main. Cette situation découlerait d’une part, de l’incapacité de faire 

prévaloir leur talent, d’autre part la déprofessionnalisation dans une société où le travail 

devient un facteur d’autonomie.  

Les contraintes socio-économiques et les fractures sociales font que le respect se 

joue à la crête de deux problématiques dans notre société : le travail et l’indépendance. 

Privilégier le talent dans un monde d‘inégalités sociales sans égalité de chance 

condamnerait ceux qui seront considérés moins talentueux de dépendre des institutions 

sociales. A ceux là, il faudrait y adjoindre ceux qui perdent leur travail.  

Cependant, les institutions sociales qui devraient réduire les effets dénigrants de la 

dépendance mettent à l’avant plan les processus à suivre au détriment de la dignité 

humaine. Cela amène les assistés à déceler à travers ces démarches un manque de respect 

à leur égard et qui entame encore leur respect de soi.  

De ce fait, tant que subsisteront les inégalités de talent, les inégalités de chance, les 

inégalités sociales, la notion du respect de soi et celle du respect mutuel seront à revisiter 

car elles n’épargneront pas la confiance de soi minimale.  



 15 

4 Bibliographie 
 

AUDARD, C., (2002). Respect. De l’estime à la déférence : Une question de limite. Paris:  

Les éditions Autrement, pp.12-15. 

BESNIER, JM. (2002). Eloge de l’irrespect, in Catherine Audard, De l’estime à la 

déférence : Une question de limite. Paris: Autrement, Collections Morales, pp.19-33. 

BLANCHOT, M., (1986). L'entretien infini. Paris: Gallimard. 

BRETON, D., (2004). L’interactionnisme symbolique. Paris : PUF. 

COLLON, M., (2005). Bush le cyclone. Luxembourg: Oser dire. 

CUCHE, D., (2001). La notion de culture dans les sciences sociales. Paris: La Découverte 

DUBET, F., (2002). Le déclin de l’institution. Paris : Seuil 

FOURNIER, M., (2004). École : La révolte des « vaincus » ? Entretien avec François 

Dubet in Sciences humaines, Hors série n°47, pp. 42-43. 

GAULEJAC, V., (1996). Les sources de la honte. Paris : Desclée de Brouwer. 

GOFFMAN, E., (1974). Les rites d’interaction. Paris : Minuit. 

GOLDMANN, A., (2005). Marginaux du cinéma in Catherine Audard (éd.), Le respect. 

De l’estime à la déférence : une question de limite. Paris : Autrement, pp.34-45. 

MARGARET, C., (2002). Histoire de naissance et de mort in Catherine Audard (éd.),  

Respect. De l’estime à la déférence : une question de limite. Paris : Autrement,  

pp.67-87. 

MURDOCH, I., (2002). Envoi in Catherine Audard (dir.), Respect. De l’estime à la  

déférence : une question de limite. Paris : Autrement, pp.10-11. 

OST, F., (1988). Théorie de la justice et droit à l'aide sociale in Catherine Audard, 

Individu et justice sociale autour de John Rawls. Paris: Seuil. pp. 245-275. 

PAILLE, P., & MUCCHIELLI, A., (2003). L'analyse qualitative en sciences humaines 

et sociales. Paris: Armand Colin. 

RAWLS, J., (1997). Théorie de la justice. Paris: Seuil. 

RAWLS, J., (1993). Justice et démocratie. Paris: Seuil. 

RICOEUR, P., (2002). Le soi digne d’estime et de respect in Catherine Audard (éd.),  

Respect. De l’estime à la déférence : une question de limite. Paris : Autrement,  

pp.88-99. 

SENNETT, R., (2003). Respect. De la dignité de l’homme dans un monde d’inégalité. Paris:  

Hachette. 

ZACCAÏ-REYNERS, N., (2006). Respect et relations asymétriques. Quelques figures de 

la relation de soin." In Esprit, n° 321.  

WEBOGRAPHIE 

Dupuis, P., (2005). « Le respect des singularités », Le portique. Consulté le 12 mars 2007. 

http://leportique.revues.org/document556.html. 

 

http://leportique.revues.org/document556.html

